В. Розановъ.

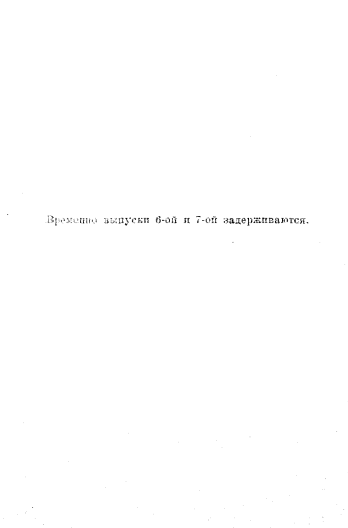
# 

- 1. Христіанинъ.
- 2. La Divina cômedia.
- 3. Странность.
- 4. Perturbatio aeterna.
- Б. Надавило шкафомъ.
- 6. О страстяхъ міра.



#### СЕРГІЕВЪ ПОСАДЪ.

Складъ изданія въ книжномъ магазинів М. С. Елова. 1918.



### Христіанинъ.

Точно онь больной и всъхъ заподозриваеть, что они больны еще какими-то худинми бользнями, нежели онъ самъ. Только къ одному, къ власти, онъ не чувствуетъ подозрънія. Власть всегда добра, блага, и собственно потому, что онъ лънивъ и власть объщаеть ему его устроить какъ калъку.

Благотвореніе, которое везд'в восполняеть недостатокь, у христіанъ есть нормальное положеніе. Туть всіз благотворять "нищую братію" и какая-то ницета имущества, тыль и духа—воть христіанство. "Худощавые люди".

Когда славяне позвали "варягъ изъ-за моря" управлять себя, управлять своею "обширною и богатою землею", они показали себя какими-то калъками уже до рожденія. Ужасно.

Ужасно и истинно. И до сихъ поръ, до нашего даже времени, я наблюдалъ, что всъ получше землицы, "покругате", поудобите ибстоположеніемъ—въ рукахъ итмиевъ или евреевъ "Дача Штоля", "имъніе Винклера". За 15.000 Штоль скупилъ лъса и земли около трехъ огромныхъ озеръ и уже черезъ семь лѣтъ ему предлагали за нихъ около 120.000 и онъ не продалъ. Онъ зналъ, что внукъ его возьметъ за нее милліонъ. Это точь-въ-точь "исторія варяговъ". Продалъ безъ сомнѣнія помѣщикъ, обезпечивавшій свою кухарченку съ дѣтьми. "Ей больше 15.000 не надо. А значить—и мнѣ"; "я-же проживу при ней. Она меня кстати пускаетъ и въ картишки перекинуться". Поэты.

У насъ вездъ Нали и Дамаянти. Художественная нація. Съ анекдотомъ.

И воть такъ мы живемъ. Но вернемся къ христіанамъ. Нъть яснаго, добраго, веселаго глаза. Всъ всъхъ осматривають, всъ всъхъ подозръвають. Всъ о всъхъ сплетничають. "Христіанская литература" есть почти "исторія христіанской сплетни". Посмотрите бельлетристику, театръ. Это почти сплошное злословіе.

Какъ ужасно. И еще какъ ужаснъе любить все это. Стонаю и люблю, стонаю и люблю. Привычка, традиція. Ахъ, "мои бъдныя родители".

#### LA DIVINA COMEDIA.

Съ лязгомъ, скрипомъ, визгомъ опускается надъ Русскою Исторією желізный занавісь.

-- Представление окончилось.

Публика встала.

 Нора од'ввать шубы и возвращаться домой.

Оглянулись.

Но ни шубъ, ни домовъ не оказалось.

# Странность.

Много въ Евангелін притчей, но гдъ-же молитва, гимнъ, псаломъ? И почему-то Христосъ ни разу не взядъ въ руки ареу, свирель, цитру и ни разу не "воззвалъ"? Почему Онъ не научилъ людей молиться, разрупивши въ то-же время культъ и Храмъ? И о Храмъ явно сказавъ, что Онъ его разрушитъ; какъ и объ Герусалимъ—тоже велительно предсказавъ, что онъ падетъ и разрушится. Разрушится такое средоточіе молитвъ и молитвенности, какого конечно не было нигдъ еще на землъ. Почему-то таинственно и неиспо-

въдимо людямъ никогда не приньло на умъ, что Евангеліе есть религіозно-холодная книга, чтобы не сказать — религіозно - равнодушная. Гдф не поють, не радуются, не восторгаются, не смотрять на Небо; и гдъ вообще какъ-то ужь очень "не похоже на рай первобытныхъ человъвовъ". Не пришло на умъ никому, что если чъмъ болъе всего Евангеліе удивляеть и поражаеть, то это религіозною трезвостью; близкою уже къ раціонализму: и гдѣ "пары" не идуть ни "сверху", ни "снизу". "Притча", "притча", -- "вышель съятель съять въ поле", -все это какъ будто уже пріуготовлено для Гарнака и священника Григорія Петрова; разсказъ "изъ житейскаго" на поучительную обыденную "мораль"... Сверхъ Гарнака, надобы еще прибавить и Фарраріа: но гдв-же туть религія? Гдъ главное онь, псаломъ-существо всего дъла? И этотъ Царь, неудержимо поющій Богу?

"Какъ дань желаеть на источники водъ, такъ душа моя тоскуеть по Тебъ, Боже"...

На большомъ, всетаки очень большомъ протяжени Евангелія, только всего одна молитва въ семь строкъ. И какъ она вся послъдовательна, отчетлива. Это—логика, а не молитва;

съ уноминаніями о томъ-то и томъ-то, но безъ умиленія, безь іоты восторга. Это какое-то продолговатое "дважды х два=Боже". Развъ это то, что "молитва мытаря", ведикая, прекрасная, едипетеенная. Но возьмите-же глаза въ руки: это вовсе не молитви Христи, а случайно подслушанная евангелистомъ именно молитва человька и мытаря. Не поразить-ин каждаго, что у Христа въ молитвъ "Отче нашъ"-меньше ноумена молитвенности, нежели у этого бъднаго человъка. И вообще мы не слышимъ молитвъ и любящихъ изліяній сердца именно Христа къ Отцу Своему, что такъ естественно-бы отъ Сына, что такъ ожидалось-бы отъ Сына. Люди молятся, но Христосъ не молится. Молится гдъ-то фарисей, въ отодвинутости, въ отстраненіи, въ какой-то гадливой тъни, и какъ это параллельно и какъ-бы "поддерживаетъ" уже предръшенное разрушение Храма и Герусалима, и всего племени Изранлыскаго. "Такь они молились, и чего-же ждать отъ этого племени"? Между тымь теперь мы уже знаемь Симона Праведнаго, бенъ-Іохая, равви Акибу. Они модились вовсе не "такъ"... Да что, Іона: даже "нонавъ въ чрево китово", онъ всетаки "всталъ

на молитву" и "воззвалъ": не былъ-же и онъ фарисеемъ и не для фарисейства онъ молился. Іона невидимо и прекрасно защищаетъ и—фарисея. Евреи молились вовсе не такъ, какъ описано въ Евангеліи, и въ Евангеліи содержится клевета на молитвы евреевъ. Эти уторопленные жидки, и Симонъ Праведный, и Акиба, бъгали, суетились, кричали, кричали на народъ, но никогда "торжественно не становились въ позу", и не произносили словъ, во-истинну проклятыхъ. Единственно, въ чемъ опи "прегръщили противъ Евангелія"— это что такъ любили и Храмъ, и городъ, и народъ...

Какое-то странное угашеніе молитвенности... Сколько путешествують въ "Дѣяніяхъ" и— нѣтъ чтобы помолился кто, отправляясь въ путь; и нѣтъ чтобы помолился кто, вернувшись благополучно съ дороги. А столько— хлопоть. Нельзя не замѣтить насмѣшливо: "ты слишкомъ хлопочешь, Мареа,—присядь къ ногамъ Отца Небеснаго"... Но именно Отецъ Небесный загадочно уже на умъ никому не приходитъ: только—Сынъ, вездѣ—Сынъ, замѣщающій Отца... Между тѣмъ, что-же такое молитва, какъ не исчерпывающее отношеніе

дитяти - человъка къ Богу? И вотъ именно она-то таинственно исчезаетъ. Только разсуждаютъ. И приходитъ на умъ, что ареу Давида, лиру Апиолона и свирель Марсія,—мы опидываемъ весь древній міръ,—отнынъ замънятъ богословствующіе споры. И что пожалуй тайный-то ноуменъ Евангелія и всего "дъла евангельскаго" и лежалъ въ перемънъ—музыки молитвы на "cogito ergo sum" богословія.

### PERTURBATIO AETERNA.

 — Авъ-же глагодю вамъ: первые да будутъ послѣдними, а послѣдніе станутъ первыми".

И спросили Его ученики: "Но, Господи: до какого предъла и въ какихъ срокахъ?"

И паки рекъ:

- "— Первые да будуть послъдними и послъдніе первыми".
- "—Но, учитель благой: если—*такъ*, то какое-же царство устоить, и какая земля останется тверда, если все станеть класться верхомъ внизъ, а сиизу—на-верхъ?"

И рекъ снова:--, первые да будуть послъд-

ними, а послъдніе стануть первыми".

Ученики-же глаголаша:

"— Но если это не мъдь бряцающая и не кимвалъ ввенящій: то какъ вырости овощу, если будеть не гряда съ лежащею землею, а только мельманіе заступа, переворачивающаго вемлю со стороны на-сторону"?

И наки еще рекъ: "Азъ-же истинно, истинно глаголю вамъ: первые станутъ послъдними, а послъдніе первыми".

И убоялись ученики Его. И отойдя—совъщались. И качали головами. И безмолвствовами.

Но зашумбла исторія: заговоры, бури, перевороты. Смятенія народныхъ волиъ. И всъ усиливаются подняться къ первенству. И никто долго не можеть его удержать, а идеть ко дну.

Во-истину: "Пошли серпъ твой на землю: и пусть пожнеть растущее на ней" (Апокал.). "И быль илачь и скрежеть зубовный. И земля была пожата".

"Онъ (Раскольниковъ) пролежалъ въ болницъ весь конець поста и Святую. Уже выздоравливая, онъ приноминаъ свои сны, когда еще лежаль вь жару и бреду. Ему грезилось въ бользни, будто весь мірь осуждень въ жертву какой-то страшной, неслыханной и невъдомой моровой язев, идущей изъ глубины Азіи на Европу. Вст должны были погибнуть, кромъ нъкоторыхъ, весьма немногихъ избранныхъ. Появились какія-то новыя трисины, существа микроскопическія, вселявшіяся въ тыла людей. Но эти существи были духи, одаренные умомъ и волей. Люди, принявшіс ихъ въ себя, становились тотчась-же сумасшединяли и бъсковатыми. Но никогда, никогда люди не считали себя такъ умными и непополебимыми въ истинъ, какъ считали зараженные. Инкогда не считали непоколебимъе своихъ приговоровъ, своихъ научныхъ выводовъ, своихъ нравственныхъ убъжденій и върованій. Цълыя селенія, цълые города и народы заражались и сумасшествовали. Всъ были въ тревогв и не понимали другъ друга, всякій думаль, что вь немь въ одномъ и чается истина, и мучился, глядя на другихъ, биль себя въ грудь, плакалъ и ломалъ себъ

руки. Не знали, кого и какъ судить, не могли согласиться, что считать зломь, что добромь. Не знали кого обвинять, кого оправдывать. Люди убивали другъ друга въ какой-то безсмысленной злобъ. Собирались другъ на друга цълыми арміями, но армін, уже въ походи, вдругь начинали сами терзать себя, ряды разстранвались, воины бросались другь на друга, кололись и ръзались, кусали и эли другъ друга. Въ городахъ цълый день били въ набатъ: созывали всвхъ; но кто и для чего зоветь, никто не зналь того, а всв были въ тревогв. Оставили самыя обыкновенныя ремесла, потому-что всякій предлагаль свои мысли, свои ноправки, и не могли согласиться. Остановилось земледъліе. Кое-гдъ люди собгались въ мучи, согнашались вмёстё на что-нибудь, клялись не разставаться,-но тотчась-же начинали что-нибудь совершенно другое, чфмъ сейчасъ-же сами предполагали, начинали обвинять другь друга, дранись и ръзались. Начались пожары, начался голодь. Всв и все погибало. Язва росла и подвигалась дальше и дальше. Спастись во всемъ міръ могли только нъсколько человькь, -это были чистые и избранные, предназначенные начать но-

| вый родь людей и новую жизнь, обновить и очи- |
|-----------------------------------------------|
| етить землю". ("Преступленіе и наказаніе",    |
| нзданіе 1884 года, страница 500—501).         |
|                                               |
| "И вышедши, Інсусь щель оть Храма. И          |
|                                               |
| приступили ученики Его, чтобы показать Ему    |
| эданія Храма.                                 |
| "Інсусь-же сказаль имь: видите-ли все это?    |
| Истинно, истинно говорю вамь: не останется    |
| здюсь камия на камию. Все будетъ разрушено".  |
| (Евангеліе отъ Матеея, глава 24, 1—2).        |
|                                               |
|                                               |
| И спросиль Его Іоаннь: "Господи, кто пре-     |
| дасть Тебя?" Інсусь-же отвътиль:-, кому Я,    |
| обмакнувъ въ соль, подамъ кусокъ хлъба-       |
| тотъ предастъ Меня". И, обмакнувъ, подалъ     |
| Іудъ. И тотчасъ вошелъ Сатана въ душу Іудъ.   |
| И онг, вставъ, пошелъ и предалъ Его".         |
|                                               |
|                                               |
|                                               |
|                                               |
|                                               |
|                                               |

"Не спишите колебаться умомь, и смущаться ни отъ буха, ни отъ слова, ни отъ посланія какь-бы нами посланнаго, будто-бы наступаеть уже день Христовъ.

"Ди не обольстить вась никто никакь: ибо день тоть не прійдеть, доколь не прійдеть прежде отступленіе, и не откроется человьнь грьха, сынь погибели:

Противящійся и превозносящійся выше всего, называемаго Богомъ, или святынею, такъ что въ Храмъ Божіемъ сядетъ Онъ. какъ Богъ, выдавая Себя за Бога.

"И нынъ вы знаете, что не допускаеть открыться Ему въ свое время.

"Ибо тайна беззаконія уже въ дъйствіи, только не совершится до тіхъ поръ, пока не будеть взять оть среды удерживающій теперь.

"И тогда откроется беззаконникъ—тотъ, Котораго приходъ по дъйствію сатаны будеть со всякою силою и знаменіями и пудесами ложными.

"И со всякимъ неправеднымъ обольщениемъ погибающихъ" ("Второе посланіе Апостола Павла къ Өессалоникійцамъ". Глава 2, 2—10). "Я испыталь тъхъ, которые называють себя Апостолами, а они не таковы, и нашель, что они—лжецы.

"И они говорять о себъ, что они—іуден, но они не таковы, а—сборище сатанинское" (Апокалинское, глава 2, 2—8.

# Надавило шкафомъ.

Нельзя иначе, какъ отодвинувъ шкафъ, спасти или върнъе избавить отъ непомърной въчной муки цълую народность, 5—8—10 милліоновъ людей, сколько—не знаемъ: но въдь даже и одного человъка задавить—страшно. И воть онь хочеть дышать и не можеть дышать. "Больно", "больно", "больно". Но между тъмъ кто-же отодвинеть этотъ шкафъ? Нътъ маленькой коротенькой строчки "изъ исторіи христіанства", которая не увеличивала-бы тяжести давленія.

Кто можеть отодвинуть блаженнаго Августина? Такой могучій, исключительный умь. Кто можеть отодвинуть Іоанна Златоуста? Одно имя показываеть, каковъ онъ быль въ еловъ. И апостола Павла? И ужъ особенно—Самого?

Между тъмъ уже одинъ тотъ фактъ, что "живой находится подъ шкафомъ", содълываетъ какое-то содроганіе въ груди. "Какъ живой подъ шкафомъ?" "Какъ онъ попалъ туда?" Но—"попалъ". Притомъ—*ктоо*? Любимъйшее дитя Божіе, которое отъ начала міра, отъ созданія міра, было любимъйшимъ. И никогда Богъ отъ него не отвращался, и онъ Бога никогда не забывалъ.

"Человъкъ подъ шкафомъ". — "Человъкъ въ моръ". И корабль останавливается, чтобы вытащить изъ моря. Бросаютъ съти, канаты, илавательные круги. "Вытащенъ". "Спасенъ". И веъ радуются. "Человъкъ спасенъ". И не сътуютъ, что "корабль задержался", что "долго ждали". Лишь-бы "спасенъ былъ".

По сему "ходъ христіанскаго корабля" уже потому представляется страннымъ, что "человътъ въ моръ" и никто не оглянется, всъ его забыли в человътъ. О, о, о...

Но "начать отодвигать шкафъ" и значить "начинать опять все дъло сначала". "Не приняли Христа, а онъ—Богъ нашъ". Какъ можно намъ-то колебаться въ приняти Христа?

Надавила и задавила вся христіанская исторія. Столько комментарієвъ. Столько "при-

мѣчаній". Развѣ можно сдвинуть такія библіотеки. На евреевъ давить Императорская Публичная Библіотека, Britisch Museum. И въ Испаніи — Университеть въ Саламанхѣ, въ Италіп—"Амвросіанская библіотека" въ Венеціи. Господи,—всѣ эти библіотечные шкафы надавили на грудь жидка изъ Шклова. А вѣдь знаете, какъ тяжелы книги.

Но человъкъ не умираетъ, и все стонетъ. Хоть-бы умеръ. Цивилизаціи легче было-бы дышать. А то невозможно дышать. Все стоны, стоны.

Странная стонущая цивилизація. Уже эло пришествія Христа выразилось ві томі, что получилась цивилизація со етономі. В'ядь Онь пропов'ядывань "п'ято благопріятное". Воть ві этомі по прайней мікрь—Онь ошибся: никакого "п'ята благопріятнаго" не получилось, а вышла цивилизація со стономь.

Какая-же это "благая въсть", если "человъка въкъ въ моръ" и "шкафъ уналь на человъка"?

Нътъ: во всемъ христіанствъ, въ христіанской исторіи,—и вотъ какъ она сложена, вотъ какъ развивался ея спиритуализмъ,—лежитъ какое-то эло. И тутъ немощны и "цвъточки" Франциска Ассизскаго и Анатоль Франсъ и

#### Ренанъ.

"Человъка задавило" и не хочу слушать "Подражаніе Өомы Кемпійскаго".

### Три гороскопа.

Есть-ли связь планеты съ обитающимъ ее человъкомъ? И вообще—"о чемъ горитъ солнынко?"... "Что тамъ въ звъздахъ?" Шепчуть-ли звъзды? Или онъ только тупо и пусто, какъ пустыя горики, движутся по Копернику?

Объ этомъ говорили гороскопы. "Глупое знаніе древности", на которое при новой наукв не обращается никакого вниманія. Но "новая наука" даже за мъсяцы только не предрекла и теперешней войны. И, словомъ, "savoire pour praevoire" Конта—именно въ контизмъ его, именно въ позитивизмъ, какъ-то илоско расшиблось...

Что-же такое "гороскопы"? Что такое они? Демонь? Богь? но и христіане, по крайней мірів на деревняхь, "вірять въ судьбу"? Т. е. вірять въ тайную власть звіздь. И воть поразительно, что никто изъ историковъ не обратиль вниманія на три поразительные

"гороскопа" и, значить, "вельнія звъздь"— уже исполнившіеся, и—какъ мы эти три гороскопа уже знаемъ изъ исторіи, и какъ историки о нихъ самымъ подробнымъ образомъ разсказывають. Громко. Отчетливо. Во услышаніе цълаго міра.

Одинъ гороскопъ—Інсуса Христа. Другой гороскопъ—Апостола Петра.

Третій гороскопъ—Константина Великаго.

Одинъ былъ распять.

Другой - распять-же, но головою книзу.

Третій—Константинъ Великій— казниль сына, по подозрѣнію въ связи его съ мачехою Фаустою. Этотъ сынъ былъ Криспъ. А самую жену, очевидно любимую, онъ сжегъ въ раскаленной банъ.

Достоевскій въ одномь мѣстѣ замѣчаеть, что "планета не пощадила Создателя своего"... О, о. о... Что-же, эла—земля? Но онь самъ говорить о "землѣ бѣлой", о землѣ "благой". Не онь-ли сказаль и "Святая Русь"? Вѣдь это—тоже планета, часть планеты. Нѣть, ужъ если что, то сама планета—бѣла, хороша. И мы въ нее должны повѣрить. Ну, такъ,—просто повѣрить. И воть эта нами "вѣримая" планета (по Достоевскому) сложила о Немъ

и о нихъ такіе ужасающіе, въ исторіи безпримърные, леденящіе душу гороскопы...

О, стоны...

Стоны, стоны, стоны...

Но, —которые такъ совпадають со страхомъ евреевъ "перемънить туфлю".

Но какъ содержится въ этомъ ревущій подобно Мальштрему,—величайшій океаническій водовороть,—ревъ Апокалипеиса:

— Они называють себя "Апостолами", а на самомъ дѣлѣ—исчадія Сатаны. И говорять: "Церкви", а на самомъ дѣлѣ—это сборища бъсовскія...

0, 0, 0...

Ужасы, ужасы...

Ноумены планеты.

"И поколебались основанія земли" (Евангеліе о моменть распятія Христа)...

"И сошелъ — въ Преисподнюю"... Ужасы, ужасы..,

Какъ разбита планета. И гдѣ-же, земля, твои осколки?

Гороскопы, гороскопы, гороскопы. О, какъ ужасны ихъ предсказанія. Неужели это шопоть звіздь? Бізгите, историки,—зажимайте уши. "Блаженны уши, которые ничего изъ человъческой исторіи не слышали".

### О етрастяхъ міра.

Здъшняя земная жизнь—уже тапть корни не земной. Какъ и сказано:

Есть упоеніе въ бою...

Это-Марсъ и Арей, божества Марса и Арея; они-какъ боги.

И бездны мрачной на краю,

И въ бущеваны урагана,

И въ дуновеніи чумы...

Везсмертья, можеть быть, зилогь.

Какая мысль, —какая мысль, инстинктомъ, — скользнула у Пушкина! Именно — "залогь безсмертія и вычной жизни". Это — "андъ" и "элизій" древности: и какъ мы не повъримъ имъ и ихъ реальности, разъ у христіанина —Пушкина, у стихотворца —Пушкина, инчего о древнихъ въ минуту написанія стихотворенія не думавшаго, вдругъ и неожиданно, вдругъ и неожиданно, вдругъ и неосолимо —скользнула мысль къ грекамъ, къ римлянамъ, къ тартару и мыслямъ Гезіода и Гомера...

\* \* \*

Также мий инчего не приходило въ голову при видй гусеницы, куколки и бабочки, которыхъ я видалъ съ одной стороны—однимъ существомъ; но, съ другой стороны,—столь-же выразительно, столь-же ярко, и—ие однимъ.

Тогда, войдя къ друзьямъ, бывшимъ у меня въ гостяхъ, Каптереву и Флоренскому, естественнику и священнику, я спросиль ихъ:

"Господа, въ гусеницъ, куколкъ и бабочкъ которое-же я ихъ?

T. e. "я" какъ-бы одна буква, одно сіяніе, одни лучь.

"Я" и "точка" и "ничего".

Каптеревъ молчалъ, Флоренскій-же подумавъ сказалъ: "конечно, бабочка есть энтелехія гусеницы и куколки".

"Энтелехія" есть терминъ Аристотеля, иодинъ изъ знаменитьйнихъ терминовъ, имъ самимъ придуманный и филологически составленный. Одинъ средневъковый схоласть прозакладывалъ чёрту душу, только чтобы котя въ сновидъніи онъ объяснилъ ему, что въ точности Аристотель разумълъ подъ "энтелехіею". Но, между прочимъ и другимъ, у Аристотеля есть выраженіе, что "душа есть вителекій тіза". Тогда сразу опреділилось для меня—нать отвітта Флоренскаго (да и что иначе могъ отвітть Флоренскій, какть не—это именно?), что "бабочка" есть на самомо дівлію, тайно и метафизически, душа гусеницы и куколки.

Такъ произопило это, космогонически—потрясающее, открытіе. Мы можно сказать втроемь открыли душу насъкомыхъ, раньше, чъмъ открыли и доказали ее—у человъка.

Сейчасъ—давай разсматривать, "что-же она дъластъ?"

"Собпраеть нектарь", "конается въ цибтахъ". Это подозрительно и осудительно. Но, въ самомъ дълъ: у бабочин—совершенно нътъ рта, нътъ—ничего для интъя и для принятія твердой шици. Кантеревъ сейчасъ-же сказалъ, какъ натуралистъ: "у нихъ (онъ не сказалъ— у осъхъ)—нътъ кинечника (я читалъ гдъ-то, что, кажется—иногда, "не бывастъ иншечника"): значитъ это—что нътъ и экслудка? Конечно! Что за странное ...существо, бытіе? "Не интающееся". Да долго-ли онъ янвутъ? Есть "мухи-поденки". Но, во веякомъ случатъ—

онъ, - и уже безспорно всю, - совокупляются. Значить, "міръ будущаго въка" по преимуществу опредъляется какъ "совокупленіе": и тогда проливается свъть на его неодолимость, на его -- ненасытимость, и, "увы" или "не увы",--на его "священство", что оно---, таинство" (таинство — брака). Открытій — чфмъ дальше, тъмъ-больше. Но явно, что у наећкомыхъ, коровъ, вездф,-въ животномъ и растительномъ міръ, а вовсе не у человъка одного, -- оно есть "таинство, небесное и святое". И, именно, въ центральной его точкъвъ совокупленіи. Тогда попятна "заствичивость половыхъ органовъ": это-"жизнь будущаго въка", входимъ черезъ это "въ загробную жизнь", "въ жизнь будущаго въка".

И, странно: тогда понятно наслаждение. "Эдемъ, блаженство". Но-и болъе: обратимся къ "нектару цвътовъ". Дъйствительно, поразительно то особенно, что насъкомыя (не однъ бабочки, но и жуки, "бронзовки", "Божін коровки") конаются въ громадныхъ относительно себя половыхъ органахъ деревьевъ, и особенно—кустовъ, розъ и проч., олеандровъ, и т. и., орхидей. Чъмъ цвъты представляются для бабочеть? Вотъ-бы что надо понять, и что

понять - ноуменально необходимо. Не невозможно, что для каждаго насвкомаго "дерево и цвътокъ", "Садъ и цвъты" представияются "раемъ"... Да такъ въдь и есть: "лъто, тепло; н-Солнце", въ лучи котораго онъ влетають; а съ цвътовъ-"собирають нектаръ". Тогда нельзя не представить себъ "соединение нектара и души", и что "душа-для нектара", а "нектаръ-для души". Въ третьихъ-миеъ: "боги на Олимпъ питаются нектаромъ и амброзіей". Но и раньше мива и параллельно ему: сколько свъта проливается въ то, "почему-же цвъты пахнутъ", и отчего-же у растеній цвъты-такіе огромные, что въ нихъ-"вявать цвяому насъкомому". Совершенно явно: всличина цвътовъ-именно чтобы насъкомому войти всему. Тогда понятно, что "растенія слышать и думають" (сказки древности), да и вообще понятно, что онб-,съ душою"!! О, жакою еще... Но воть что еще интереснъе: что "садъ", вообще всякій садъ, "нашъ и земной", есть немножко и не "нашъ" и не "земной", а тоже-"будущаго", "загробнаго въка". Тогда понятно--, зима и лъто", нбо изъ зимы и черезъ зиму, пролежавъ зиму "въ землъ", зернышко "встаеть изъ гроба". Въ сущности, но закону—какъ и "куколка" бабочки. Такимъ образомъ "наши поля" суть "загробныя поля", "загробныя нивы". Тогда конечно:

Вообще понятно-особенное и волиующее чувство, испытываемое человъкомъ въ саду, пспытываемое нами въ полъ, пспытываемое нами въ яъсу, и - раціоналистически никакъ необъяснилос. Понятно, почему "Антей, прикасаясь къ матери-землъ, опять возстановляется въ силахъ". Въ "древности" вообще тогда очень многое объясняется; какъ равно у Достоевскаго его знаменитая, потрясающая, стоящая всего "язычника-Гете" фраза: "Вогъ влять съмена изъ міровь иныхъ и посъяль на землю. И взрасло все, что могло взрасти. Но все на землю живеть черезъ таинственное насание мирамъ инымъ". Тутъ-все язычество уже. Уже напр. весь Египеть, храмы коегосуть прямо рощи, колонны-деревья, непремънно-деревья, съ "капителями-цвътами". Да и каждый-то нашъ "садъ" есть "таинственный храмъ", и не только "посидъть въ немъ—поздоровъть", но и "посидъть—помолиться". Да и понятны тогда "священныя рощи древности", понятна—"тишь вечера въ лъсу", понятна вообще "природа какъ святая", а—не "одно богословіе святое". Но вернемся еще къ страстямь и отню.

Тапиственно черезъ нихъ и "оргін" дѣйствительно проглядываеть "жизнь будущаго въка". Въдь посмотрите, какъ подозрительно и осудительно наскаются мотыльки съ цвътами. Дъйствительно-нельзя не осудить. Но ...,жизнь будущаго въка", и... что подълаеть. Тогда понятно, откуда и почему возникли всъ "оргін древности"; и что "безъ оргій не было древнихъ религій". Всиомниць "нектаръ и амброзіо" Олимпа: и какъ на рисункахъ, не слия словалин,-я объяснинь въ "Восточныхъ мотивахъ" египетскія мистеріи. Просматривая тенерь въ коллекцін монсть-монеты всевозможныхъ странъ съ такими-же точь-въ-точь изображеніями, - я уже смотръль на пихъ съ родствомъ и нъмымъ пониманіемъ: невысказанно и безмолвно, какъ л-же въ "Восточныхъ мотивахъ", древніе передали на нихъ любимыя свои "мистерін", о которыхъ они о оспать и все знали, но никто ни единымь словомь не обмолвился, какь "о жизни будущаго въка", о которой въ этой земной жизни навсегда должно быть сохранено молчание.

Но... Такъ воть откуда-"наши страсти"!!?? Эти по истинъ "протуберанцы солнца" (факелы, изверженія изъ тъла солнца). Да ужъ и солнце не въ "страстяхъ"-ли? По-истинъ, "и на солнцъ есть-иятна". Одинъ Христосъ без'пятинсть. А наше солнышко-съ "грфшкомъ", горитъ и грветь, горитъ и грветь; горить-и воть "по-веснъ", когда его-"больше", когда оно не только грветь, но и начинаеть-горячить: тогда животныя всв забеременивають. Сила солнца, "гръшокъ" солнца-переходить въ животныхъ. Все-тучнъетъ, животы у всего-разростаются. Сама земляпросить верна... И воть-Деметра, воть-Гея, и опять-"Волнующая нива", которая "вздымаеть грудь къ молитвъ". Что-же: сказать христіанству, что это-, не правда"? И что въ однихъ духовныхъ академіяхъ-богословіе? Но гораздо болье богословія въ подымающемся быкъ на корову... И вообще:

> Веспа идеть, весна идеть Вездъ идеть зеленый гуль

### это—язычество, которое—истипно; это— Апись и Серапеумъ

Каптеревъ задумался и сказалъ: "Открыто наблюденіями, что въ гусениць, обвившейся кокономъ, и которая кажется-умершею, начинается послъ этого дъйствительно перестраиваніе тканей тъла. Такъ что она не мнимо умираеть, но - дъйствительно умираеть... Только на мъстъ умершей гусеницы начинаеть становиться что-то другое; но-именно этой опредъленной гусеницы, какъ-бы гусеницы-лица, какъ-бы съ фамиліею и именемъ: нбо изъ всякой гусеницы, сюда положенной, и выпдеть-вонь та бабочка. А если вы гусеницу эту проткнете, напр., булавкою, тогда и бабочки изъ нея не выйдеть, ничего не выйдеть, и гробь останется гробомь, а тыло-не воскреснеть". Тогда-то, тогда мив стало понятно, почему феллахи (потомки древнихъ египтянъ, явно сохранившіе всю ихъ въру) плакали и стръляли изъ ружей въ европейцевъ, когда тъ перевозили мумін, извлеченные изъ пирамидъ и изъ царскихъ могилъ. Они, эти нигилисты, заживо умершіе и протухшія, не понимая ни жизни, ни смерти,

"нарушили цълость тъла ихъ (феллаховъ) предковъ", и тъмъ лишили ихъ "воскресенія". Они, о чемъ предупредилъ Каптеревъ, какъбы "разломили мумін пополамъ", или, все равно-произили иголкою "куколку", послъ чего она пріобіцается смерти безь бытія. Тогда мысль, что "бабочка есть душа гусеницы", "энтелехія гусеницы" (Флоренскій)—еще болье утвердилась у меня: а главное - мнъ разъяснилось и доказалось, что египтяне въ мышленін и открытіяхъ "загробнаго существованія" шли тъмъ-же путемь, какъ я, т. е. черезъ "бабочку" и ея "фазы". Что это и для нихъ быль путь открытій и "откровеній", да въдь и вообще это-истинно. Тогда для меня ясны стали саркофаги-муміи. Кто видалъ ихъ въ нижнемъ этажъ Эрмитажа, тотъ не могь не поразиться раньше всего--величиною. Зачёмъ — такой большой, огромный саркофагь-для муміи умершаго, вовсе не большой? Но въдь это-"коконъ" куколкичеловъка; и строился саркофагь непремънно и именно по образцу кокона. Вотъ такоп-же продолговато-гладкій, какъ ръшительно всякій коконь, какой безусловно строить себ'в всякая гусеница-и египтянинъ себъ изготовляль, "окукливаясь". И тъло клалось— въ нелены, "завертывалось", какъ гусеница напр. шелковичнаго червя, прямо "вынуская изъ себя" шелковыя нити, прямо дълаеть себъ "шелковую рубашечку".

Поверхъ этого жесткая, коричневатая скорлупа. Это — саркофагъ, всегда коричневатаго однообразнаго тона. Кажется, онъ гиисовый, и тогда онъ и по матерьялу естества сходень сь оболочкою куколки, ибо что-то въ родъ извести, какъ вынота, даетъ и тъло гусеницы. Вообще, ритуаль погребенія у египдивет вышем изъ подражания именно фазамъ окукливающейся гусеницы. А главное-отсюда скарабей-жукъ-насткомое, какъ "символъ нерехода въ будущую, загробную жизнь". Это знаменитышиее изъ божествъ Египта, можно сказать—самое великое ихъ божество. Почему-насъкомое? Но-тоть-же путь, какъ и у меня, разсужденія. Главное, самое главное, что египтяне открыли, -- это "насъкомо-образную будущую жизнь". И увъковъчили, что-именно отсюда они ее отпрыли -насъкомыми, скарабеемъ. Это - благороднъйшая память, т. е. воспоминаніе и благодарящая память за свою родную исторію п чъмъ главнымъ образомъ былъ полонъ смыслъ ихъ неторіи. Отсюда уже множество объясненій, напр. почему во время "пиршествъ" и особенно во время "домашнихъ пирушечекъ" -дюонди они "проносить муміи". Это-не нечаль, не страхъ, не угроза. Не "окаянная угроза христіань смертью", - могущая прекратить всякую радость. Напротивъ, напротивъ: это-радость объщанія въчной жизни и радости этой жизни, ся воздушности, ей прелести. "Мы теперь радуемся еще не совершенно", "мы-въ пиръ, но еще не полномъ". "Лишь когда все кончится-мы войдемъ въ полную любовь, въ совершенный пиръ, съ яствами, съ питіями. Но вино наше будетъ непстощимо, и питія наши—сладостиве всвхъ эдьшнихъ, потому-что это будетъ чистая любовь, и матерьяльная-же, вещественная, но уже какъ-бы изъ однихъ лучей солнца, изъ свъта и пахучести и эссенціи загробныхъ цвътовъ. Потому-что ужъ если гдъ цвъты то-за гробомъ".

Небесныя розы! небесныя розы!!—-и египтяне вносили мумію.

Сергіевъ посадъ. Типографія И. Иванова.



## СОДЕРЖАНИЕ

| . III . | 1 A                                     |                      |
|---------|-----------------------------------------|----------------------|
| BUII.   | K warereno                              | . 0                  |
|         | Рассыпанное парство                     | .3                   |
|         | Рассыпанное царство                     | Ğ                    |
| Ban.    | .2                                      |                      |
|         | мое предвидение                         | TD                   |
|         | Последние времена                       | 2T                   |
| DEM.    | 3                                       |                      |
|         | Кроткая                                 | 33                   |
|         | Пто-то такое случилось                  | 54                   |
|         | Зачем они звонят?                       | 35                   |
|         | Ter                                     | 36                   |
|         | Дед"Москва слезам не верит"             | 37                   |
|         | Об одном народие                        | Šė                   |
|         | Ежедневность                            | 44                   |
|         | Солнце                                  | $\tilde{4}\tilde{5}$ |
| Бып.    | .4                                      |                      |
|         | Правда и кривда<br>Из таинств Христовых | 47                   |
|         | Из таинств Христовых                    | 57                   |
|         | UHH                                     | 58                   |
|         | Солнце                                  | 59                   |
| BHN.    |                                         |                      |
|         | Немножко и радости                      | 6I                   |
|         | Опасная категория                       | 64                   |
|         | Огонь Христов                           | 66                   |
|         | Тайны мира                              | 67                   |
|         | Искушение в пустыне                     | <u>6</u> 9           |
|         | Confide                                 | 70                   |
|         | Religio<br>Туфля.                       | _                    |
|         | TAANT                                   | 72                   |

| Ban.     | .6–7                                                                                                                               |   |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|          | Переживание                                                                                                                        | i |
| ijbiii . | Христианин. 107<br>La Divina comedia. 108<br>Странность<br>Perturbatio aeterna 118<br>Нанавило шкафом. 119<br>О страстях мира. 125 | 3 |
| है। इ    | .IO GOZHUEISC ROPEHS TEMEÑ                                                                                                         | 1 |